
2017­5­9 Islam as a political force: more than belief | Religion and the Public Sphere

http://blogs.lse.ac.uk/religionpublicsphere/2017/02/islam­as­a­political­force­more­than­belief/ 1/3

Islam as a political force: more than belief

The politicization of religion cannot be explained by the ideas of religious doctrines but by the

interactions between religious and political actors, institutions and ideas argues Jocelyne

Cesari. In the Muslim world, the nation-building process saw a decisive rearrangement of the

society-state-religion nexus with state projects making use of Islamic terminology or vocabulary

to legitimize state actors and policies. This resulted in redefining Islam within state institutions

and thus politicizing it by turning it into a modern national ideology. Political approaches to

religion should pay attention to historical processes and cultural transformations, rather than

focus on  unhistorical approach to belief and theology.

Since 9/11, and even more so with the atrocities committed by ISIS in Iraq and Syria, violence in
the name of God  is predominantly perceived as a  “different” kind of violence,  that  triggers more
“absolute” and  radical manifestations. As a  result,  the dominant assessment of  religion  in world
affairs, is that the scope and reach of terrorism in the name of God has grown out of control, that
this  violence  is  inspired  by  the  specifics  of  the  Islamic  tradition  and  resilient  to  usual  forms  of
compromise or negotiation.

My research has questioned such a perception by broadening the scope of the religious influence
beyond Islam  and channeling the  scholarship from religious studies into political analysis.    It  is
obvious  to  scholars of  religious  studies  that  religion  is  not  only belief  but  also    about modes of
belonging and behaving. For  scholars of  politics  however,  religion  is  still  very much  the  sum of
private beliefs specific to each person. As a consequence,  in these scholars’ view,  to understand
a  religious  tradition,  a  brief  incursion  into  the  fundamental  texts  and  doctrines,  is  sufficient.
However to limit Islam, or all other religious traditions, to beliefs or texts proves to be a dead end
as  the same  text  can  lead  to  very opposite political mobilizations.  Instead,  looking at belonging
and  behaving  and  the  ways  they  are  interconnected  with  belief  helps  us  solve  the  puzzle  of
apparently very secular projects leading to political battles over islamically correct social behaviors
which are currently happening in Turkey, Egypt or Tunisia. In other words, the social and political
visibility  of  Islam  is  not  caused  by  an  increase  in  personal  beliefs  or  religiosity.  People  are  not

http://blogs.lse.ac.uk/religionpublicsphere/2017/02/islam-as-a-political-force-more-than-belief/
http://www.cambridge.org/catalogue/catalogue.asp?isbn=1107497477


2017­5­9 Islam as a political force: more than belief | Religion and the Public Sphere

http://blogs.lse.ac.uk/religionpublicsphere/2017/02/islam­as­a­political­force­more­than­belief/ 2/3

stronger  believers  than  they  used  to  be,  but  their  identification  to  Islam  has  certainly  shifted,
creating a  collusion between political  and  Islamic belongings  that  facilitate political mobilization.
Hence, the question is not on the nature of the religion but more on how historical processes and
cultural transformations inform the tensions between religion and politics or between secular and
religious, which are at play everywhere. Such a perspective requires a “longue durée”, historicized
analysis  that     drastically challenges  the rational choice centered  theories  that still dominate  the
International Relations discipline.

The politicization of religion cannot solely be found in the study of religious doctrines. In fact, the
politicization of  Islam has not  affected  so much  theology or  doctrines. However,  it  has  certainly
changed the identifications to the Islamic tradition by mingling it with national belonging. More to
the point: in most Muslim­majority countries, political Islam is not the monopoly of Islamic parties
but also a foundational element of the national and civic identity. Although most of the founders of
Muslim­majority countries were secularized, they nevertheless included Islam in the state system,
spurring  its  politicization  by  turning  it  into  a  modern  national  ideology,  which  operates  as  a
common denominator for all political forces, secular or otherwise. As such, political Islam should
be  understood  in  a  broader  context  that  goes  beyond  Islamist  ideology  or  Islamic  parties.  I
therefore argue that both the state and the Islamists have been instrumental in politicizing Islam.
In  this  broader  sense,  political  Islam  includes  the  nationalization  of  Islamic  institutions  and
personnel under state ministries and the use of Islamic references in law and national education. 
In other words, the relevance of religion is not in the content of the Islamic tradition per se but in
the interactions between religious and political actors, institutions, and ideas.

The  nation­building  process  in  the Muslim  world  saw  a  decisive  rearrangement  of  the  society­
state­religion  nexus.  During  the  Caliphate  era,  religious  institutions  were  not  subservient  to
political power and most scholars of political history argue that separations of hierarchies of power
between temporal and spiritual establishments were generally well organized and established by
the tenth century. This does not mean that there were not “official” Ulama working  in conjunction
with the political rulers, similarly to the modern era. The major difference, however, was that in pre­
modern  time,  religious  authorities  and  institutions  were  not  financially  and  organizationally
dependent on the political power.

The Caliphs also acknowledged the cultural and religious diversity of the empire, although not so
much as  to  translate  into an egalitarian society  for all  religions and ethnicities. For example,  the
Ummah  was  established  as  the  totality  of  the  territories  and  people  under  the  Caliphate  rule,
which included an extensive collection of ethnic, cultural, and linguistic groups including Muslims,
Christians, Jews, Zoroastrians, Bahais, and Druze. This is in stark contrast of what one would see
as the original successor of the community that followed the message of the Prophet Mohammad.
In reality, the Caliphate’s power was limited by geography and governed in a way comparable to
any  secular  dynasty  charged  with  ruling  multiple  ethnic  and  religious  groups.  In  contrast,  the
modern idea of the Ummah refers to a spiritual, community distinguished by those following Islam.
In other words, the Ummah is now considered as a kind of extra­territorial citizenship for Muslims,
regardless of where they live. This new concept of the Ummah  pervades all  modern theological
thinking and  has been exacerbated in the vision of the ISIS caliphate.

The  collapse  of  the  Ottoman  Empire  in  1918  marks  the  end  of  the  Islamic  rule  over  different
religious,  ethnic,  and  linguistic  communities.  Nation­building  in  the  wake  of  the  Empire’s  fall,
systematically omitted and  in some cases, eradicated, particular ethnic,  religious, and  linguistics
groups  in  hopes  of  creating  a  nation  defined  by  a  single  religion  and  language.  This
homogenization  had  a  direct  influence  on  the  politicization  of  religion.  The  emergence  of  new
political  norms  in  concert with  nationalism generally  resulted  in  state projects  that made use of
Islamic terminology or vocabulary (Ummah/Jihad) or were articulated within an Islamic framework
in  order  to  anchor  the  nation­state  project  the  vernacular  mindset.  To  put  it  differently,  Islamic
references  of  norms  were  applied  to  “localize”  the  nation­building  process  and  legitimize  state
actors and policies, the outcome of which was the redefining of Islam within state institutions.  The
pruning  and  grafting  of  these  new  political  norms  on  the  pre­existing  ones  happened    at  three
 levels that define what I call Hegemonic Islam: 



2017­5­9 Islam as a political force: more than belief | Religion and the Public Sphere

http://blogs.lse.ac.uk/religionpublicsphere/2017/02/islam­as­a­political­force­more­than­belief/ 3/3

February 10th, 2017 | Featured, International, Latest | 1 Comment

1. The Nationalization of Islamic Institutions and clerics
2. The    redefinition  and  reduction  of Sharia  as well  as  inclusion of  Islamic  references  into  secular  legal
systems (mostly family Law)

3. The integration of Islamic teaching in public education as part of civic education

In  other  words,  hegemonic  Islam  seals  national  and  religious  belongings  and  open  religious
behaving  to political  competition by creating  tensions between groups who are content with  the
status quo, a.k.a as “secular” and  the  islamists who want  to extend  the scope of  Islamic Law to
other  legal  domains  (like  penal  law).    Such  a  perspective  shifts  the  research  focus  from  the
ideological content of  religious movements  to  the  interactions   between religious    interpretations
   and political contexts. In other words, politicization of religion cannot be explained by the ideas
of religious doctrines but rather by religious interpretations of politics shaped by state institutions
and  distribution  of  power  between  groups.    In  this  respect,  historical  evolutions  of  political
narratives and of  the practices they validate  are more relevant than ahistorical variable­centered
methods that dominate political approaches to religion.

About the author

Jocelyne Cesari  is Professor of Religion and Politics at  the University of
Birmingham  and  Senior  Research  Fellow  at  the  Berkley  Center  for
Religion, Peace and World Affairs at Georgetown University.

 



http://blogs.lse.ac.uk/religionpublicsphere/category/featured/
http://blogs.lse.ac.uk/religionpublicsphere/category/international/
http://blogs.lse.ac.uk/religionpublicsphere/category/latest/

